
28

УДК 168 DOI: 10.31249/chel/2023.04.02

Летов О.В.
НЕКОТОРЫЕ ТЕНДЕНЦИИ СОВРЕМЕННОЙ

ЗАПАДНОЙ ФИЛОСОФИИ И СОЦИОЛОГИИ НАУКИ
Институт научной информации по общественным наукам

Российской академии наук,
Россия, Москва, mramor59@mail.ru

Аннотация. Статья посвящена актуальным проблемам современной за-
падной философии науки. Рассмотрению подлежат нетрадиционные подходы к
анализу природы научного знания. Так, А. Пикеринг вслед за М. Хайдеггером
выдвигает концепцию поэзиса, предположение о том, что существуют другие
способы познания мира, кроме «сильного» знания современной науки. М. Коро и
Дж. Уолгмат выдвигают теорию «ответственных методологий», которые реаги-
руют на изменяющиеся социально-политические условия и адаптируются к ним.

Ключевые слова: слабое знание; фрейм; неявное знание; поэзис; танец дей-
ствия; миф о консервативной революции.

Получена: 24.05.2023            Принята к печати: 20.07.2023



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

29

Letov O.V.
Some trends in modern Western Philosophy and

Sociology of Science
Institute of Scientific Information for Social Sciences

of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow, mramor59@mail.ru

Abstract. The article is devoted to topical issues of modern Western Philosophy of
Science. Non-traditional approaches to the analysis of the nature of scientific knowledge
are subject to consideration. So, A. Pickering, following M. Heidegger, puts forward
the concept of poesis, the assumption that there are other ways of knowing the world, in
addition to the “strong” knowledge of modern science. M. Koro and J. Wolgemuth put
forward the theory of “responsible methodologies” that respond and adapt to changing
socio-political conditions.

Keywords: weak knowledge; frame; implicit knowledge; poesis; dance of ac-
tion; the myth of the conservative revolution.

Received: 24.05.2023                                                  Accepted: 20.07.2023

Введение

Во второй половине XX века в англоязычной философии
науки произошел своего рода сдвиг паттерна. Вместо модели
«объективного» научного знания, «свободного» от личности уче-
ного, пришло осознание неизбежности присутствия субъекта в
науке. С. Тулмин, Дж. Агасси, М. Полани и др. последователи так
называемого исторического направления отстаивали «теоретиче-
скую нагруженность» результатов научных наблюдений, роль
личностного фактора в познавательном процессе. Тезис о социо-
культурной обусловленности научных взглядов, сформулирован-
ный в теориях представителей указанного направления, нашел
свое продолжение в социальных исследованиях науки и техники
(Science Technology Studies – STS) Бруно Латура, Мишеля Каллона
и их последователей. Близкую к сторонникам STS позицию зани-
мают и рассматриваемые в статье концепции таких авторов, как
А. Пикеринг, М. Коро и Дж. Уолгмат и др.



Летов О.В.

30

Концепция поэзиса А. Пикеринга

В статье «Поэзия в действии: деятельность за рамками зна-
ния» А. Пикеринг указывает на фразу «слабое знание», которая
предполагает, что существуют другие способы познания мира,
кроме «сильного» знания современной науки1 [Pickering, 2019]. То,
что некая подобная альтернатива должна существовать, является
старой философской идеей. Мартин Хайдеггер связывал науку со
способом бытия, который он называл обрамлением (фреймом), а
другой путь он называл «поэзис» [Heidegger, 1977]. Чтобы проиллю-
стрировать последний термин, он обращался к искусству Древней
Греции. Джеймс Скотт подчеркивает хайдеггеровское противо-
стояние двух форм знания. Как и М. Хайдеггер, Дж. Скотт крити-
чески относится к современным научным знаниям, потому что, как
он утверждает, их применение на практике может привести к ката-
строфе. Науке он противопоставляет другой вид знания, который
он называет «метисом», ситуативным, поддающимся пересмотру
знанием, каким-то образом настроенным на свою специфическую
область применения [Scott, 1998, p. 327]. Макс Вебер различал две
формы рациональности: инструментальную и субстантивную.
Герберт Маркузе обсуждал «две противоположные рационально-
сти» [Pickering, 2021], Ж. Делёз и Ф. Гваттари говорили о «царской»
и «кочевой науке» [Deleuze, Guattari, 1987], М. Полани использовал
термин «личностное, или неявное знание» [Polanyi, 1958].

Чтобы прояснить представление о поэзисе, следует сначала
обратиться не к знанию, а к производительности и действию, к
действиям в мире. В частности, поэзис можно представить как
умышленную инсценировку того, что называют «танцами действия»,
как способ примирения со сложными и эмерджентными система-
ми, которые сопротивляются господству через знание [Pickering,
1995]. Отсюда допустимо сделать вывод, что человек может
«обойтись без знания». Подобные перформансы нередко заменяют
знание, или, наоборот, научное знание часто действует как ярлык,
который устраняет их, позволяя видеть и проектировать будущее.
На противоположном полюсе сильного научного знания можно
найти не столько слабое знание, сколько некогнитивные перфор-

1 Здесь и далее в статье перевод с английского языка на русский наш. – О. Л.



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

31

мативные «танцы действия», которые Дж. Скотт связывает с мети-
сом, а М. Хайдеггер с поэзисом. Этот процесс занимает централь-
ное место в человеческом бытии в мире, но он невыразим в более
привычных дискурсах, отдающих предпочтение эпистемологии.
Поэзис открыт к возникновению и непредсказуемому удивлению.
Он состоит в выяснении того, как его объект будет вести себя в
той или иной ситуации. В то же время научное знание затемняет
возникновение, предполагая фиксированный и предсказуемый
мир. В процессах планирования и проектирования наука действует
как кратчайший путь в будущее. Можно утверждать, что создание
этого короткого пути и есть задача науки, но именно здесь может
возникнуть эмерджентность и, как следствие, непредвиденные
опасности.

Другим примером поэзиса в действии выступает адаптивное
управление в решении тех или иных экологических проблем.
Адаптивное управление – это не артикулированное знание, а еще
один повторяющийся и перформативный «танец действия». Весь
смысл «путешествия» по лаборатории состоит в том, чтобы произ-
вести универсальное и переносимое знание. Знание, полученное в
ходе экспериментов в дикой природе, является вспомогательным
для чего-то еще, а именно для «танца действия», из которого оно
возникает. Поэтический «танец действия» является объектом
адаптивного управления. Цель состоит в том, чтобы найти пер-
формативное решение для экологических преобразований, а не
производить знания как таковые.

«Естественное земледелие» (или «пермакультура»), впервые
созданное в Японии Масанобу Фукуокой (1913–2008), также пред-
ставляет собой «неявное» знание. Натуральное земледелие сильно
отличается как от традиционного сельского хозяйства, так и от по-
слевоенного технонаучного сельского хозяйства. Его наиболее
поразительной особенностью является позиция «ничего не делать»:
земля не вспахивается и не обрабатывается каким-либо образом,
не проводятся прополка и затопление (в случае с рисом), не ис-
пользуются химикаты в виде удобрений или пестицидов. Основ-
ными действиями натурального земледелия являются просто раз-
брасывание семян, сбор урожая (попеременно выращивание риса и
ячменя на одном поле осенью и весной) и мульчирование земли
соломой, оставшейся после обмолота. Ключевой «трюк» – это



Летов О.В.

32

время. Если мульча разложена в нужное время, она препятствует
росту сорняков и способствует увеличению следующего урожая.
Используя подобные простые методы, М. Фукуока сообщает об
урожае, сравнимом с урожаем (если не превышающем его), полу-
ченным с использованием трудоемких или зависимых от химика-
тов форм сельского хозяйства [Pickering, 2019]. Земледелец нахо-
дится, если можно так выразиться, на том же уровне, что растения
и земля, и отвечает на их развитие действиями, которые возвра-
щаются непосредственно к земле, без обходных путей. И в этом
основной смысл, в котором естественное земледелие служит при-
мером поэзиса как устоявшаяся практика, а не как процесс позна-
ния. В противоположность этому способу сторонники химического
земледелия навязывают во что бы то ни стало режим пахоты, ис-
пользования удобрений, гербицидов и ядохимикатов на земле. С точ-
ки зрения М. Хайдеггера, химическое земледелие является приме-
ром «обрамления», жестко навязывая природе свои условия.

Категория времени отражается в китайском понятии «ши».
Этот термин переводится как «склонность вещей» – склонность
вещей действовать определенным образом [Jullien, 1999]. С совре-
менной точки зрения привлекательная черта «ши» заключается в
том, что это понятие напрямую связано с деятельностью. А в ки-
тайской традиции «ши» имеет непосредственное значение для че-
ловеческой активности: поступок является правильным и эффек-
тивным, если он находится в гармонии с «ши ситуацией», в которой
находится субъект.

«Ши» тесно связано с Дао. Понятие Дао, Путь, нелегко опре-
делить, но знакомая даосская идея «плыть по течению» иллюстри-
рует, что это может означать. Следование пути, действие в соот-
ветствии с «ши» и поэзис означают почти одно и то же. Путь – это
перформативный атрибут людей и ситуаций, всегда ожидающий
своего исследования и, следовательно, неизбежно туманный с точ-
ки зрения знания. Если вспомнить о ключевом понятии даосизма
«у вэй», которое часто переводится как «неделание», то сразу воз-
никает ассоциация с минималистским подходом М. Фукуоки к
сельскому хозяйству. «У вэй» больше похоже на изящное включе-
ние себя в поток действия и становления.

А. Пикеринг приходит к следующим выводам. Чтобы рассе-
ять туман и проследить форму проявления поэзиса, необходимо



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

33

сосредоточиться не столько на знании, сколько на деятельности.
Для этого необходимо нечто вроде гештальт-сдвига от современ-
ной «озабоченности» знаниями и репрезентацией к пониманию
деятельности, свойственной древней незападной философии.
«Чтобы понять собственные доминирующие формы знания и прак-
тики, а также альтернативы им, возможно, следует начать с Дао»
[Pickering, 2019].

Современные апокалиптические методологии

М. Коро (Аризонский государственный университет, США)
и Дж. Уолгмат (Университет Южной Флориды, США) подчерки-
вают, что «ответственные методологии» реагируют на изменяю-
щиеся социально-политические условия, адаптируются к ним и
готовы к встрече с воображаемым и невообразимым будущим.
Точно так же экологические кризисы и глобальное потепление,
нехватка воды, лесные пожары, среди прочего, формируют работу
методологов, разрабатывающих ответственные и оперативные за-
просы по различным дисциплинам. Речь идет о методологии вы-
живания. Трудно остановить то, что представители западной ци-
вилизации привели в движение сотни и даже тысячи лет назад.
Даже если апокалипсис еще не наступил, риск игнорирования его
потенциального наступления (конца) может быть слишком высок.
Умышленное игнорирование необходимости серьезных и устой-
чивых исследований изменений, имеющих место в окружающей
жизни, нежелательно и даже опасно. Вместо того чтобы отчаи-
ваться по поводу представляющегося неизбежным, можно научить-
ся жить в условиях неопределенности. Отсрочка потенциального
апокалипсиса вполне возможна. «По крайней мере, мы могли бы
сделать небольшую паузу, чтобы дать природе немного больше
времени, чтобы оценить ее золотые годы. Даже эта скромная цель
требует все более интенсивных и радикальных изменений – со-
вершенно новых методологий и методов бытия, действия и позна-
ния» [Koro, Wolgemuth, 2023].

Возможно, сами социальные (и методологические) цели тре-
буют пересмотра, особенно в контексте общих опасений по поводу
состояния планеты и культурной жизни на земле. Некоторые ученые
задокументировали, как эпидемия Covid-19, например, повлияла



Летов О.В.

34

на практику интервью и «глубокого прослушивания», изменение
дизайна исследований и взаимодействия ученых с их участниками
[’t Hart, 2021]. Другие отметили, как жизнь, лишенная стабильно-
сти в условиях рыночной деструктивной логики, может переклю-
чить внимание людей на грибы и природу, психологию «ничегоне-
делания» [Tsing, 2015]. Дж. Гудман и Дж.П. Маршалл рассмотрели,
как необходимо адаптировать методы и исследовательские подхо-
ды, чтобы адекватно реагировать на перемены, вызванные измене-
нием климата [Goodman, Marshall, 2018]. Сложность и высокие
ставки социально-экологических проблем требуют междисципли-
нарности и разнообразия методов, включая этнокартографирование,
историческую демографию, этнобиологию и комплексное карто-
графирование.

Апокалипсис и апокалиптическое мышление действуют
«здесь и сейчас», характеризуя окружающий мир как все более
неопределенный, предчувствующий бедствие, катастрофический и
бурный: мир, в котором бушуют пожары, взрываются бомбы, эко-
номике грозит крах, который разрушают ураганы, опустошают
вирусы и т.п. Таким образом, реальный / становящийся / вообра-
жаемый апокалипсис позволяет человеку (не)думать о том, что
мыслимо в настоящее время, постулировать, строить догадки и
колебаться. Неминуемость апокалипсиса может вызвать страх по-
тери, что способно привести к репаративным (восстановительным)
действиям. Экологически обусловленные апокалиптические нар-
ративы косвенно выражают потерю политической субъективности,
перенаправляя деятельность в сторону риска жертвенности. Чело-
век чувствует серьезную опасность.

В контексте методологии апокалиптическое мышление и
практика готовы вызвать отчуждение ученых от традиционной
методологии. Когда методологические практики рассматриваются
как чрезмерно простые или сложные, невозможные и слишком не-
достаточные для решения текущих социально-политических про-
блем, ученые могут отказаться от методологических дискурсов и
оставить методологическую работу «методологическим спасите-
лям» и дисциплинарным лидерам. Иными словами, представители
методологии могут «сдаться». В то же время апокалиптическое
мышление могло бы объединить ученых для работы над практи-
ками, которые можно было бы рассматривать как (не)возможные,



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

35

но необходимые. Апокалиптические методологии могли бы создать
пространство для репаративных методологических действий, ко-
торые способны привести к менее разрозненным, эффективным,
быстрым и упрощенным исследованиям.

Апокалипсис, или конец мира, может помочь людям творче-
ски воссоздать и переосмыслить мир на основе социальных / лич-
ных / политических ценностей в условиях изменения климата.
Надвигающаяся катастрофа заставляет людей, ученых в частности,
столкнуться со своими страхами и ужасами, продолжая жить своей
обычной жизнью. В христианской и иудейской традициях апока-
липсис как возвышенное открывает трансцендентную реальность,
наполненную воображаемыми и символическими нарративами.
Ежедневно практикуемое доверие помогает людям справляться с
неопределенностью апокалипсиса. «Может быть, ученые способны
создать теории, которые что-то значат перед лицом всеобщего раз-
рушения?» [Koro, Wolgemuth, 2023].

Большая часть текущих и прошлых методологических дискур-
сов и практик была сосредоточена на методологическом прогрессе,
разработке надежных инструментов и обобщающих показателей, а
также предсказуемом использовании переменных. Апокалипсис
прерывает предполагаемый и воспринимаемый методологический
прогресс и научное развитие. Если конец близок, то «научный про-
гресс» является частью того, что привело человека к этому концу.
Методологическое развитие тесно связано с капитализмом, накоп-
лением богатства и (методологических) способностей, неравным
распределением (методологических и эпистемологических) ресур-
сов. Согласно представлению о научном прогрессе, у человечества
есть предсказуемое и обозримое методологическое будущее, кото-
рое опровергает апокалиптическое мышление. Методологическое
исследование предполагает ценность и возможность человеческого
контроля – ситуации, когда материальный и социальный мир позна-
ваем и управляем людьми. Если научному исследованию можно
приписать что угодно, то оно становится хаотичным ускорением
множества целей (климат, культура, цивилизация).

Методологическое будущее науки невозможно предсказать,
а предположения о методологической материальности, «этости» и
«там-бытии» могут быть только спекулятивными и гипотетически-
ми. Современные методы не оправдывают своих просветительских



Летов О.В.

36

обещаний подтверждения истины, а хаотичная и катастрофическая
природа окружающей жизни требует немыслимых методологий. Тем
не менее методологическая работа должна продолжаться. Исследо-
вание могло, а может быть, и должно было оторваться от своих
нормативных пространственно-временных координат, связанных с
идеей методологического прогресса. Единственным рабочим режи-
мом исследования сейчас может быть система, (не)разработанная в
хаотичном и чрезвычайно сложном настоящем. Апокалипсис – это
не событие, а воображаемая практика, которая может представлять
будущее, но всегда действует в настоящем. Это предвкушение,
«эстетика, которая делает столько же, сколько и представляет»
[Hurley, Sinykin, 2018]. Апокалипсис предлагает множество эстети-
ческих измерений, включая формы, модусы, жанры, практики, аф-
фекты и ориентации, которые также переориентируют и воссоздают
пространство-время. Если катастрофа подразумевает окончатель-
ное разрушение и конец, то апокалиптическое мышление предла-
гает вечные и потенциально обозримые горизонты событий.

Другими словами, апокалиптические методологии – это не
методологии подготовки ученых к «концу мира науки». Их авторы
учитывают возможность катастрофических методологических со-
бытий и сложность будущих перемен. Апокалипсис функционирует
как своевременный троп, направляющий образы будущего и пред-
ставления о времени в методологическом будущем. Апокалипти-
ческие методологии требуют осторожного применения, поскольку
будущее (исследования) деликатно и хрупко. Когда методологию
используют в определенном месте и времени, апокалиптическая
перспектива выдвигает на первый план возможность отмены всех
текущих и предполагаемых временных и пространственных коор-
динат. Апокалиптические условия порождают новые (методологи-
ческие) возможности. Методологи перенаправляют свою энергию
в настоящий момент на коллективные отношения жизни людей.
Эти условия также позволяют ученым сосредоточиться на развер-
тывании методов и методологий и избежать тщательного и ненуж-
ного планирования.

Предсказуемые запросы, тщательно спланированные иссле-
довательские проекты могут быть невостребованными и недоста-
точными. Если ученые и исследовательские сообщества считают,
что исследование и наука должны ответственно реагировать на



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

37

мир и если цель исследования состоит в том, чтобы служить обще-
ству, правосудию и справедливости, то такого рода проекты
должны быть гибкими, чтобы реагировать на непредвиденные об-
стоятельства. Если методологии больше не являются инструмен-
тами производства знаний, а становятся ответственными и не-
мыслимыми стратегиями жизни и взаимодействия в умирающем и
хаотичном мире, то методологи должны быть в большей степени
ориентированы в пространственно-временном контексте социаль-
ного бытия. В идеале эти отношения носят коллективный характер
и движимы потребностями других. Частично методологические
проекты могут быть ответом на потребность коллег и друзей в
(вос)соединении, совместной работе, мышлении и игре после (слиш-
ком) долгих периодов разлуки и изоляции. По сути, такие практики
возвращают человека в лоно природы.

М. Коро и Дж. Уолгмат приходят к следующим выводам.
В условиях продолжающегося распутывания настоящего человек
всегда опаздывает. И все же то, что еще может сделать автор от-
зывчивого, ответственного метода – это мыслить масштабно. Воз-
можно, методология заключается в том, чтобы всегда быть гото-
вым остановиться и переоценить исходные принципы. Нынешние
времена требуют, чтобы методологии были еще более инвести-
руемыми, более укоренившимися в «сейчас»; были готовыми при-
нять ужас, темную материю, пропасть и даже апокалипсис. «Дей-
ствовать как (будто) мир заканчивается» [Koro, Wolgemuth, 2023].

Дж. Суоранта (Тамперский университет, Финляндия), анали-
зируя концепцию М. Коро, делает следующие выводы. Развенчаем
миф о консервативной революции и о свободных экономических
рынках, сверхиндивидуальности и отделении экономики от соци-
ального мира. Давайте помнить, что мир не есть неизменная сущ-
ность. Извращенная идея о том, что глобальный капитализм – это
конец истории, не следует принимать за господствующую идею,
управляющую социальным воображаемым. То же самое относится
и к западному взгляду, согласно которому мир за пределами так
называемых западных цивилизованных обществ представляется в
качестве свалки отходов для жителей Запада и источником при-
родных ресурсов, готовых для эксплуатации жителями Запада.

Давайте отбросим идею «экономического культа производи-
тельности и прибыльности», согласно которому, «максимальный



Летов О.В.

38

рост и, следовательно, производительность и конкурентоспособ-
ность являются конечной и единственной целью человеческой
деятельности»; или что «экономические силы – это данность, ко-
торой нельзя сопротивляться» [Suoranta, 2022]. Давайте откажемся
от радикального предположения, что экономическая сфера и соци-
альная сфера – это отдельные миры или области изучения. Это
различие также отражается в извращенном использовании языка
(когда компания увольняет своих работников, она «реорганизует»
свою стратегию или «развивает» свои структуры). Сделаем каче-
ственные исследовательские парадигмы максимально открытыми
и находящимися в процессе становления. Давайте научимся под-
вергать сомнению и сопротивляться жестким методологическим
тенденциям.

Давайте считать студентов младшими коллегами, которые
выносят на обсуждение новые методологические вопросы и идеи.
Давайте отдадим предпочтение диалогическим методам обучения,
отказавшись от презентаций PowerPoint и предварительно запи-
санных онлайн «учебных пакетов». Вместо этого давайте разви-
вать социологическое, педагогическое и методологическое вообра-
жение, чтобы противостоять господствующей идеологии, говорящей
о неизбежности подчинения труда господствующему классу. Откро-
ем методологические парадигмы и теории для бескомпромиссной
критики. Давайте критически подумаем о прочитанных курсах и
учебниках. Большинство из них написано в Соединенных Штатах,
некоторые «пришли» из Европы, но нет ни одного из «глобального
Юга» (если использовать обобщающий термин). «Если это не ко-
лонизирующая педагогическая практика, то что?» [Suoranta, 2022].

Давайте поощрять студентов и нестудентов к самообучению
и самоорганизации вместе с теми, кто хочет изучить качественные
методы. Давайте вместе со студентами разработаем широкие и от-
крытые методические учебные планы. Давайте создадим универ-
ситетские форумы для свободного обсуждения, дебатов и критики
вместо «готовых сборочных конвейеров». «Как преподаватели и
студенты университета, давайте кусать руки, которые нас кормят,
и вспоминать уроки 150-летия Парижской Коммуны. Давайте осво-
бодимся, самоорганизуемся и создадим интернациональное дви-
жение, чтобы освободить людей от ограничений хищнических
структур! Давайте сломаем стены между учениками и преподава-



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

39

телями ради политической и интеллектуальной эмансипации!»
[Suoranta, 2022].

К. Уэстерман (Ливерпульский университет, Великобрита-
ния) подчеркивает, что сторонники «кибернетического подхода
второго порядка» рассматривают дизайнеров как субъектов,
встроенных в процесс проектирования. И поскольку в рамках это-
го подхода люди обычно рассматриваются в качестве создателей
своих миров, опыт дизайнеров в процессе проектирования можно
считать репрезентативным для всех жизненных ситуаций. «При
этом наблюдатель, встроенный в постоянно меняющуюся систему,
не только видит, но и создает мир» [Westermann, 2023].

Встроенный наблюдатель второго порядка должен научиться
«плавать». В процессе «плавания» субъект отказывается от кон-
троля как ограничителя возможностей и вместо этого принимает
его как средство реализации. Следовательно, неизвестное вводится
как необходимое условие экосистемы «агент – среда». «Чтобы
плыть», нужно объять неизвестное. Представление второго порядка
о людях как о создателях мира, в котором они живут, влечет за
собой преемственность человеческих агентов и окружающей среды.
Это жизненно важно для методологий проектирования, которые
нацелены на дизайн, ориентированный не только на человека, но и
на окружающий его мир.

«Кибернетический подход второго порядка» включает в себя
принцип интеграции, который так же, как и в искусстве, заложен в
идее разговора. Разговор второго порядка – это своего рода эсте-
тическая практика. Субъект этой практики – композитор. Термин
«композитор» отражает эстетическое измерение, присущее этому
процессу. Подобные термины встречаются в древнекитайских
подходах к дизайну сада и связанных с ними дисциплинах пей-
зажной живописи и поэзии. Как в кибернетике дизайна, так и в
древнем китайском искусстве, связанном с ландшафтом, упор де-
лается не столько на линейность, сколько на циркулярность. Оба
основаны на отношениях между наблюдателем и окружающей
средой. Эти отношения непрерывны и, по существу, эмоциональны.
Циркулярность – это принцип расположения, который влияет как
на время, так и на пространство. Идея круга в китайской культуре
отличается от европейской. Если в европейской традиции подчер-
кивается контур, то в китайской культуре круг находится в центре,



Летов О.В.

40

и, хотя контур и существует, он выглядит не фиксированным, а
расширяющимся. Следовательно, меньшее внимание уделяется
тому обстоятельству, как нахождение «внутри или снаружи», пото-
му что расширяющиеся круги делают такое различие временным.

Технология дизайна китайских классических садов была по-
строена как способ самосовершенствования ученых-чиновников,
так называемых «литераторов». «Умение плавать» считалось не-
обходимым элементом самосовершенствования. Все это созвучно
«кибернетическому подходу второго порядка», где субъект не
только видит, но и создает мир.

Заключение

Таким образом, в современной западной философии науки
имеют место нетрадиционные подходы к анализу природы науч-
ного знания. А. Пикеринг вслед за М. Хайдеггером выдвигает кон-
цепцию поэзиса, предположение о том, что существуют другие
способы познания мира, кроме «сильного» знания современной
науки. Поэзис – это знание, которое невозможно формализовать и
трудно выразить в научных текстах. Подобное знание А. Пикеринг
представляет как умышленную инсценировку того, что называют
«танцами действия», как способ примирения со сложными и
эмерджентными системами, которые сопротивляются господству
через знание. Чтобы проследить форму проявления поэзиса, необ-
ходимо сосредоточиться не столько на знании, сколько на дея-
тельности.

М. Коро и Дж. Уолгмат выдвигают теорию «ответственных
методологий», адаптирующихся к изменяющимся социально-
политическим условиям и готовых к встрече с непредсказуемым
будущим. Наряду с этим постулируется модель апокалиптических
методологий. Указанная модель – это не методология подготовки
ученых к «концу мира науки». Она учитывает возможность ката-
строфических методологических событий и сложность будущих
перемен. Апокалипсис функционирует как своевременный троп,
направляющий образы будущего и представления о времени в ме-
тодологическом будущем.



Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

41

Список литературы

Deleuze G., Guattari A.F. Thousand Plateaus: capitalism and schizophrenia. – Minnea-
polis : University of Minnesota Press, 1987. – 632 p.

Goodman J., Marshall J.P. Problems of methodology and method in climate and energy
research: Socialising climate change? // Energy Research & Social Science. – 2018. –
Vol. 45. – P. 1–11. DOI: https://doi.org/10.1016/j.erss.2018.08.010

Heidegger M. The question concerning technology // Question Concerning Technology
and Other Essays / transl. W. Lovitt. – New York : Harper & Row, 1977. – P. 3–35.

Hurley J., Sinykin D. Apocalypse: Introduction // ASAP/Journal. – 2018. – Vol. 3 (3). –
P. 451-466. DOI: https://doi.org/10.1353/asa.2018.0034

Jullien F. The propensity of things: toward a history of efficacy in China. – New York :
Zone Books,1999. – 320 p.

Koro M., Wolgemuth J. Methodologies for the apocalypse: unthinking the thinkable //
Qualitative Inquiry. – 2022. – Vol. 29 (6). – P. 651–658. DOI: https://doi.org/10.1177/
10778004221142805

Pickering A. Poesis in action: doing without knowledge // Weak knowledge: forms,
functions, and dynamics / ed. by M. Epple, A. Imhausen, F. Müller (Eds.). – Campus
Verlag, 2019. – P. 61–84.

Pickering A. Shared habitats and Uexküllʼs bubble // Shared habitats: a cultural inquiry
into living spaces and their inhabitants / ed. by U. Damm and M. Gapševičius. –
Bielefeld : transcript Verlag, 2021. – P. 29–46.

Pickering A. The Mangle of practice: time, agency, and science. – Chicago : University
of Chicago Press,1995. – 296 p.

Polanyi M. Personal knowledge. – London, 1959. – 428 p.
Scott J. Seeing like a state: how certain schemes to improve the human condition have

failed. – New Haven, CT : Yale University Press, 1998. – 464 p.
Suoranta J. Inventing militant scholarship for political and intellectual emancipation: a

response to Mirka Koro’s speculative experimentation in (methodological) pluriverse //
Qualitative Inquiry. – 2022. – Vol. 28 (2). – P. 147–150.

’t Hart D. COVID times make ‘deep listening’ explicit: changing the space between
interviewer and participant // Qualitative Research. – 2021. – Vol. 23 (2). – P. 306–322.
DOI: https://doi.org/10.1177/14687941211027780

Tsing A. The mushroom at the end of the world. – Princeton : Princeton University
Press, 2015. – 352 p.

Westermann C. Cybernetic musings on open form(s): learning to float // Proceedings of
Relating Systems Thinking and Design (RSD11) Symposium. – Brighton : Univer-
sity of Brighton, 2022. – URL: https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-
open-forms/



Летов О.В.

42

References

Deleuze, G., Guattari, A.F. (1987). Thousand Plateaus: capitalism and schizophrenia.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Goodman, J., Marshall, J.P. (2018). Problems of methodology and method in climate
and energy research: Socialising climate change? Energy Research & Social Science,
45, 1–11. DOI: https://doi.org/10.1016/j.erss.2018.08.010

Heidegger, M. (1977). The question concerning technology. In Question Concerning
Technology and Other Essays (pp. 3–35). New York: Harper & Row.

Hurley, J., Sinykin, D. (2018). Apocalypse: Introduction. ASAP/Journal, 3(3), 451–466.
DOI: https://doi.org/10.1353/asa.2018.0034

Jullien, F. (1999). The propensity of things: toward a history of efficacy in China. New
York: Zone Books.

Koro, M., Wolgemuth, J. (2022). Methodologies for the apocalypse: unthinking the
thinkable. Qualitative Inquiry, 29(6), 651–658. DOI: https://doi.org/10.1177/
10778004221142805

Pickering, A. (2019). Poesis in action: doing without knowledge. In Epple, M., Im-
hausen, A. Müller, F. (Eds.). Weak knowledge: forms, functions, and dynamics
(pp. 61–84). Campus Verlag.

Pickering, A. (2021). Shared habitats and Uexküllʼs bubble. In Damm, U., Gapševičius, M.
(Eds.) Shared habitats: a cultural inquiry into living spaces and their inhabitants
(pp. 29–46). Bielefeld: transcript Verlag.

Pickering, A. (1995). The Mangle of practice: time, agency, and science. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Polanyi, M. (1959). Personal knowledge. London.
Scott, J. (1998). Seeing like a state: how certain schemes to improve the human condi-

tion have failed. New Haven: Yale University Press.
Suoranta, J. (2022). Inventing militant scholarship for political and intellectual emanci-

pation: a response to Mirka Koro’s speculative experimentation in (methodological)
pluriverse. Qualitative Inquiry, 28(2), 147–150.

’t Hart, D. (2021). COVID times make ‘deep listening’ explicit: changing the space
between interviewer and participant. Qualitative Research, 23(2), 306–322. DOI:
https://doi.org/10.1177/14687941211027780

Tsing, A. (2015). The mushroom at the end of the world. Princeton: Princeton Univer-
sity Press.

Westermann, C. (2022). Cybernetic musings on open form(s): learning to float. In Pro-
ceedings of Relating Systems Thinking and Design (RSD11) Symposium. Brighton:
University of Brighton. Retrieved from: https://rsdsymposium.org/cybernetic-
musings-on-open-forms/

https://doi.org/10.1177/14687941211027780
https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-open-forms/
https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-open-forms/


Некоторые тенденции современной западной
философии и социологии науки

Об авторе
Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук,

доцент, старший научный сотрудник отдела философии, Институт
научной информации по общественным наукам Российской акаде-
мии наук

About the author
Letov Oleg Vladimirovich – PhD of Philosophy, Associate Pro-

fessor, Senior Researcher at the Department of Philosophy, Institute
of Scientific Information for Social Sciences of the Russian Academy of
Sciences

https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-open-forms/
https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-open-forms/



